
Secrétariat général adjoint - 58, avenue de Breteuil - 75007 Paris 
Tél. 01 72 36 68 16 – acteurs.eglise@cef.fr - www.eglise.catholique.fr 

 

 
 

Note du 23 mai 2025 
Groupe d’accompagnement du Renouveau 

Conférence des évêques de France 
 
 
 
 
 

 
« Priez les uns pour les autres » (Jc 5,16) 

La prière des frères, les prières de guérison et de délivrance 
 
 
 
 
 
Ce document a été rédigé par le Groupe d'Accompagnement du Renouveau. Il est adressé à Charis 
France afin de proposer des points de repères et de relecture pour les personnes et les groupes 
pratiquant les prières des frères, les prières pour demander la guérison et les prières de délivrance.  
Il insiste particulièrement sur le discernement, la formation et l'envoi ecclésial des personnes qui prient, 
ainsi que sur la relecture de leurs pratiques. En ce sens, il renvoie aussi aux textes qui existent et qui 
traitent de ces prières : ceux de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi (Inde ab aliquot du 29 
septembre 1985 et Ardens felicitatis du 14 septembre 2000), le manuel Prière, Délivrance, Guérison et 
la dernière note du Bureau des Exorcistes de la CEF.  
C'est un document à portée pastorale qui vise modestement à attirer l'attention des personnes et des 
groupes qui se situent dans le courant de grâce du Renouveau Charismatique sur la façon de concevoir 
et d'organiser ces prières, et à aider les délégués diocésains au Renouveau ainsi que les évêques à 
assurer une régulation ecclésiale de ces prières. 
Ce texte est évidemment perfectible. Il ne prétend pas être définitif ou dogmatique. Il veut être une 
aide et un encouragement. 
 
 

Mgr Nicolas BROUWET,  
Evêque de Nîmes,  

Evêque référent pour le Renouveau Charismatique en France 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



2 / 14 
 

 

Introduction 

Dans l’Église catholique en France aujourd’hui, de nombreuses propositions sont faites pour prier pour 
les personnes qui le demandent. Que ce soit dans les paroisses ou dans les diocèses, sous la forme de 
prières spontanées à l’issue des célébrations eucharistiques, dans des accueils dédiés, au cours de 
veillées, dans des groupes de prière, dans des réseaux charismatiques ou ailleurs : la prière 
personnalisée pour un frère ou une soeur est aujourd’hui une pratique habituelle dans le paysage 
ecclésial.  
Il existe plusieurs formes de prière, de la simple prière des frères (demande de grâce, demande 
d’intercession pour une situation particulière, un discernement etc.) aux prières pour les malades ou 
de délivrance. Dans ce sens, en 2017, le Service National de la Pastorale Liturgique et Sacramentelle, 
à la demande du Bureau National des Exorcistes, a édité un recueil de prières pour la protection, la 
délivrance et la guérison (souvent abrégé « PDG »). L’objectif était de sensibiliser les communautés 
locales aux demandes des fidèles et de leur permettre de « proposer des temps privilégiés dans 
lesquels ils pourraient trouver le soutien priant fraternel et ecclésial espéré1 », sans prétendre 
substituer ces prières aux sacrements, canaux habituels de la grâce, et en ayant le souci d’intégrer ces 
démarches de prière à un chemin de foi plus large. Dans ce même esprit, depuis plus de 50 ans, les 
communautés et groupes du Renouveau Charismatique proposent aussi la prière des frères pour 
écouter, intercéder et relier entre eux les fidèles. La manière de prier est alors plus spontanée, mais 
animée du même souci d’écoute et de compassion, pour proposer un « chemin de foi et d’espérance » 
par une prière en Église (cf. PDG, p. 7), articulée à la vie sacramentelle. 
Cette note est proposée par le Groupe d’Accompagnement du Renouveau. Ses membres, issus du 
Renouveau Charismatique, sont chargés de conseiller les Evêques de France pour l’accompagnement 
local des réalités relevant du mouvement du Renouveau Charismatique. Ce texte a d’abord pour objet 
de présenter les différentes formes que peut prendre la prière pour les autres, telle qu’elle est 
pratiquée aujourd’hui dans les groupes et communautés charismatiques :  

- la prière des frères, 
- la prière pour obtenir de Dieu la guérison2,  
- la prière de délivrance3,  

Chacun des chapitres propose une description de la prière ancrée dans une tradition biblique et 
ecclésiale. Nous relayons ainsi les travaux de l’ICCRS (International Catholic Charismatic Renewal 
Services4) sur ces sujets, qui fournissent des repères théoriques et pratiques précieux.  
Chaque chapitre propose également des éléments concrets pour relire la pratique de ces prières. En 
effet, le deuxième objectif de ce texte est de susciter et de soutenir la relecture régulière des pratiques 
dans les groupes. Toute relation pastorale, comme les prières ici présentées, comporte naturellement 
une asymétrie qui peut conduire à des dérives. Les points d’attention présentés ici peuvent aider à 
rendre les prières plus pertinentes et plus sûres pour ceux qui les demandent. Nous suivons en ce sens 
les recommandations de la CIASE et nous nous inspirons des conclusions de certains groupes de travail 
qui ont suivi ce rapport (en particulier le groupe 2 sur l’accompagnement spirituel et la confession) 
toujours dans l’esprit du PDG.  
 
 
 

 
1 Mgr AUBERTIN, Présentation du PDG, p. 5.  
2 Nous choisissons de parler indistinctement de prière pour obtenir de Dieu la guérison, suivant le titre du 
document de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi en 2000, de prière de guérison et de prière pour les 
malades, terme qui met plus l’accent sur la personne qui demande la prière que sur le résultat escompté.  
3 Nous choisissons de ne pas faire de distinction entre prière de délivrance et prière de libération dans ce 
document. 
4 Une instance qui a cessé ses activités en 2018 pour laisser place à Charis international. 



3 / 14 
 

1. La prière des frères dans la dynamique du courant de Pentecôte 

La « prière des frères » est un terme générique pour désigner la démarche dans laquelle une personne 
s’adresse à un croyant pour lui demander de prier avec elle ou à ses intentions. Elle peut être 
ponctuelle, rapide et spontanée, ou bien encore organisée, à l’échelle d’une paroisse, d’un groupe de 
prière, ou dans le cadre d’une assemblée plus large.  
De quoi s’agit-il concrètement ? La prière des frères commence en général par un court échange entre 
celui qui demande la prière et les deux ou trois personnes qui prient avec elle. La personne exprime ce 
qu’elle veut demander au Seigneur. Puis, après un temps de mise en présence de Dieu, elle est invitée 
à s’adresser à lui directement. Les priants intercèdent ensuite pour elle quelques minutes, avec, ou 
non, l’expression de charismes. 
La prière des frères relève à la fois de l’expérience du Renouveau Charismatique et d’une tradition 
biblique et ecclésiale. Elle s’est développée au-delà des cercles charismatiques, pour être proposée 
aujourd’hui dans les paroisses et diocèses de manière large. 
 

a. Le point de départ dans l’expérience de l’effusion de l’Esprit5 
 

i. L’expérience de Pentecôte personnelle et communautaire 
 
Le Renouveau Charismatique est un courant initié au début du XXème siècle, mais qui s’est propagé 
dans l’Église Catholique après le Concile Vatican II, comme une réponse à la demande d’un témoignage 
renouvelé de la foi de l’Église adapté aux besoins de notre temps. Le Renouveau Charismatique a pour 
fondement l’effusion de l’Esprit, aussi appelé baptême dans l’Esprit, qui est défini par l’ICCRS dans 
son document de 2012 comme « une expérience transformante de l’amour de Dieu le Père répandu 
dans le cœur d’une personne par l’Esprit Saint, que cette même personne a accueilli à travers un 
abandon d’elle-même à la seigneurie de Jésus Christ ». Cette réactualisation du baptême et de la 
confirmation est vécue comme une revivification, un renouvellement ou un déploiement de la grâce 
de ces sacrements. 
Cette grâce est souvent décrite au plan personnel par ses effets : une conscience nouvelle de la réalité 
et de la présence du Dieu Trinité, une conversion personnelle et un désir plus grand d’une sainteté de 
vie, un goût pour la louange et la célébration, une redécouverte de la prière, des Ecritures et des 
sacrements, un amour plus grand pour l’Église ainsi que la mise en œuvre de charismes variés. Au plan 
ecclésial, la grâce de Pentecôte du Renouveau a également entrainé une large mobilisation des laïcs 
au nom de leur baptême, un mouvement d’évangélisation et d’engagement en faveur d’une plus 
grande justice sociale, un élan œcuménique et enfin le développement de communautés nouvelles 
rassemblant différents états de vie, au service de la mission. 
 

ii. La prière des frères 
 
Cette grâce personnelle s’accompagne d’une communion dans l’Esprit des croyants, communion qui 
se manifeste par la prière des frères et la prière pour les malades. Dès les débuts du Renouveau, les 
groupes de prière, en accueillant tout le monde, ont été le lieu d’expression de cette communion et 
de la charité fraternelle. La pratique de la prière des frères trouve sa source dans l’attitude de 
compassion envers tous, une manière concrète de mettre en œuvre l’exhortation de Saint Paul aux 
Galates : « Portez les fardeaux les uns des autres ; accomplissez ainsi la loi du Christ » (Ga 6,2). Cette 
prière très simple, est également une manière d’évangéliser. En effet, de nombreuses personnes 
témoignent de leur expérience de la présence vivante de Jésus-Christ et de sa puissance reçue par des 
grâces de consolation, de guérison physique ou de guérison intérieure. 
 

 
5 Cf. COMMISSION DOCTRINALE DE L’ICCRS (service international du Renouveau charismatique catholique), L’Effusion 
de l’Esprit, Editions des Béatitudes, 2012. 



4 / 14 
 

iii. Exercice des charismes 
 
L’une des caractéristiques de la prière des frères, telle qu’elle s’est développée dans les groupes de 
prière, est l’expression de charismes spécifiques. Les charismes peuvent être ainsi décrits : « Des 
mouvements de la grâce (au sens large du terme) qui dotent celui qui les reçoit d’une aptitude 
surnaturelle, souvent provisoire, pour l’accomplissement de certains actes au bénéfice du peuple de 
Dieu6 ». Ces charismes sont présents dans le Nouveau Testament ; ils sont donnés aux disciples pour 
partir en mission (Mc 3,15 ; 6,7 ; Lc 9,1 ; 10,17) et pour accompagner la prédication apostolique après 
la Résurrection (Mc 16,15-20) : charismes de guérison, de discernement des esprits, de prophétie, etc. 
Saint Paul développe une théologie de ces charismes en 1 Co 12, selon deux principes : ils sont donnés 
à chacun, mais pour le bien de tous. En conséquence, les charismes individuels sont normalement 
discernés et régulés par la communauté.  
 

b. Développement de la prière des frères dans l’Église aujourd’hui, au-delà des 
cercles du Renouveau Charismatique 

 
La prière des frères est bien une redécouverte du Renouveau Charismatique depuis ses débuts, et elle 
a pris depuis plus de 50 ans des formes variées, qui ont toutes en commun d’accueillir fraternellement 
la demande d’un membre du Corps du Christ et de la présenter à la miséricorde de Dieu. 
Mais, depuis plusieurs années, la prière des frères déborde largement les milieux du Renouveau 
Charismatique ; elle est proposée en paroisse et dans les diocèses, sous diverses formes (lieux 
d’écoute, soirée de prière, etc.). Ce développement ecclésial large a été rendu possible par des 
propositions de formation nombreuses et ouvertes :  

- Des petits manuels de formation à la prière des frères rendent la pratique très accessible à 
tous7, 

- Le recueil de prière Protection, Délivrance, Guérison (2017) qui propose des célébrations pour 
la prière, 

- Des écoles des charismes, en particulier autour du Congrès Mission. 

Il est bon de noter par ailleurs que la prière des frères est une proposition ouverte aux croyants ne 
pouvant accéder aux sacrements, en particulier les personnes en situation irrégulière. La prière 
d’intercession ou de bénédiction peut en effet trouver sa place dans le cheminement ecclésial de ces 
personnes souvent en marge de la communauté. Cette forme de prière peut aussi être proposée très 
simplement dans un contexte œcuménique, entre frères et sœurs de confessions différentes, dans 
l’esprit du principe de Lund8 (tout ce que nous pouvons faire ensemble, faisons-le !). 
 

c. Points d’attention communs à toutes les formes de prière des frères 
 
Le développement large de la pratique de la prière des frères invite à formuler un certain nombre de 
points d’attention. Certains sont directement tirés de la réflexion menée à la suite de la mission de la 
CIASE. Ces points relèvent de logiques théologique, anthropologique, ecclésiologique et pratique. Ils 
s’appliquent d’ailleurs à tous les types de prière présentés dans ce document. 
« N'éteignez pas l'Esprit, ne méprisez pas les paroles des prophètes ; examinez tout avec discernement : 
retenez ce qui est bon. » (1 Th 5,19-21) 
 
 
 

 
6 Francis MARTIN, Raniero CANTALAMESSA et al., Dons et charismes dans la foi et la vie de l’Église, Editions des 
Béatitudes, 2009, p. 15. 
7 Par exemple : Etienne GRENET, La prière des frères, Ed. de l’Emmanuel, 2022. 
8 Principe des relations œcuméniques énoncé lors de la Conférence de Foi et Constitution (Conseil 
œcuménique des Églises) en 1952 à Lund, Suède, qui stipule que les églises devraient collaborer en toutes 
circonstances, sauf lorsque de profondes divergences de conviction les contraignent à agir séparément. 



5 / 14 
 

- Au plan théologique :  
 

o La prière est avant tout une occasion d’approfondir la relation au Seigneur, elle est en 
ce sens « gratuite », et les priants, comme celui qui demande la prière, doivent se 
garder de la tentation d’exercer un pouvoir sur Dieu, qui octroie les grâces selon un 
dessein d’amour qui nous dépasse. 
 

o Les priants veilleront à bien articuler la demande qui est faite à la perspective plus 
large du salut en Jésus-Christ. 
 

o Une place sera donnée à la lecture et au commentaire de la Parole de Dieu, comme 
signe de l’action du Christ. 
 

o La prière manifestera la communion avec l'ensemble de l'Église, et demandera tout 
particulièrement l’intercession de la Vierge Marie et de tous les saints. 
 

o Les priants seront attentifs à articuler la demande avec les sacrements de l’Église, en 
renvoyant au sacrement de réconciliation et au sacrement de l’onction des malades, 
lorsque ceux-ci sont possibles et souhaitables. La prière doit être l’occasion 
d’encourager une vie sacramentelle habituelle, l’exercice de la charité, du pardon et 
des œuvres de miséricorde. L’enjeu ici est d’intégrer la prière dans un cheminement 
de foi plus large, en Église.  
 

- Au plan anthropologique et psychologique :  
 

o Les personnes qui prient seront attentives à bien respecter la liberté de celui qui 
demande la prière, tout en restant elles-mêmes libres vis-à-vis de lui. 
 

o Les priants s’appliqueront à mettre en valeur la responsabilité personnelle de celui qui 
demande la prière, sans l’infantiliser et en l’encourageant à prendre ses 
responsabilités. La démarche de prière ne doit pas jouer sur l’idée de victimisation, de 
même qu’elle doit se préserver aussi de l’autre extrême, celui de la culpabilisation.  
 

o Au plan psychologique, les pratiques qui jouent sur un processus explicite de transfert 
entre celui qui prie et celui qui demande la prière doivent être évitées (pratique de 
« mère ou père spirituel » par exemple, avec lequel peut se rejouer un épisode de 
l’enfance). Le risque de confusion, voire de dépendance induite pour celui qui 
demande la prière, est ici trop grand. 
 

- Au plan ecclésial :  
 

o Le service de la prière des frères sera exercé dans un cadre ecclésial clair, et relié à une 
autorité comme celle du curé dans le cadre paroissial.  
 

o Les équipes de priants veilleront à rendre visible une diversité des charismes, car les 
dons sont interdépendants : un charisme personnel ne peut pas se suffire à lui-même, 
il a besoin d’être exercé en collaboration avec d’autres. Les personnes ayant reçu des 
charismes particuliers ne devront pas être mise en avant au nom de leur charisme, 
mais l’exercer avec d’autres, dans l’humilité.  
 



6 / 14 
 

o La proposition de prière devra être ouverte à tous en restant attentive à ne pas donner 
l’impression que certaines propositions sont réservées à un public d’initiés, un cercle 
de favorisés qui auraient un accès particulier à certaines grâces du Seigneur. Dans ce 
sens, le vocabulaire utilisé dans les formations ou les pratiques de prière doit être 
compris de tous les fidèles et être en adéquation avec l’enseignement de l’Église 
(contre la tendance gnostique de certaines propositions, c’est-à-dire la conviction que 
la vérité ultime et la réalisation spirituelle sont atteintes par une connaissance cachée, 
réservée à des personnes initiées). 
 

- Au plan pratique (cf. PDG, p. 11 pour les points concernant l’écoute et le discernement en 
particulier) :  
 

o Les priants seront discernés selon des critères de bon sens : avoir une vie de prière 
établie, une réelle charité dans l’expression des charismes, une obéissance à l’Église 
et à ses pasteurs, une bonne santé psychique, une rectitude morale. Ils feront preuve 
de simplicité et d’humilité. Ils rejetteront toute pratique occulte, et ne confondront 
pas les charismes de connaissance ou de prophétie, venant de l’Esprit-Saint, avec un 
quelconque don de voyance ou de médiumnité. Ils auront un lieu clair de formation et 
de relecture régulière de leur pratique. 
 

o Les prières auront lieu dans un endroit adapté, favorisant le recueillement et 
préservant la discrétion, mais bien évidemment pas dans un lieu fermé à clé. Ce souci 
de discrétion impose de ne pas diffuser des vidéos des prières sur les réseaux sociaux 
ou chaines Youtube ou apparentées. 
 

o Les priants auront une attitude respectueuse envers la personne qui demande la 
prière, en tenant compte du contexte culturel le cas échéant : demander la permission 
avant de mettre la main sur l’épaule par exemple, éviter les contacts physiques qui 
peuvent mettre mal à l’aise, éviter de poser des questions indiscrètes ou de faire un 
interrogatoire systématique par exemple. Il est également recommandé de veiller à 
ce qu'un priant du même sexe que la personne qui demande la prière soit présent. 
 

o La prière sera précédée par un temps d’écoute et de discernement des demandes pour 
que la proposition faite soit ajustée et s’intègre dans un cheminement de foi plus large 
en Église. L’écoute doit être attentive aux signes de plus grande vulnérabilité ou 
fragilité de la part de celui qui demande la prière, pour éviter toute manipulation ou 
abus spirituel. 
 

o La prière respectera un déroulement clair, qui permettra à celui pour qui on prie de se 
repérer. 
 

o Les priants veilleront à ne pas faire de promotion personnelle : mise en valeur 
personnelle, rémunération etc. Tous seront particulièrement vigilants à l’orgueil 
spirituel que la pratique de ce service peut entraîner. 
 

o Les priants auront à cœur un discernement et un exercice juste des charismes 
ordinaires (chant en langues, prophétie, connaissance etc.), ce qui implique entre 
autres :  

▪ La formation à un discernement de ses propres motions intérieures et 
charismes. 



7 / 14 
 

▪ L’accompagnement des charismes et leur supervision en équipe, avec des 
conseillers plus mûrs. 

▪ Une attention à ne pas se focaliser sur le charisme mais sur Dieu, source des 
charismes.  

▪ Un accord entre des paroles et images données avec la Parole de Dieu et la foi 
de l’Église. 

▪ Pour les paroles de connaissance : une liberté laissée dans la réponse, et non 
des paroles imposées, présentées ou reçues comme infaillibles (par exemple, 
on évitera les formulations telles que « Le Seigneur me dit que… »). En ce sens, 
les prières ne devraient pas avoir lieu en tête à tête, mais au moins à trois pour 
permettre une vérification des paroles reçues. 
 

2. La prière pour obtenir de Dieu la guérison9 

 
La prière pour les malades est une forme particulière de prière des frères qui s’adresse aux personnes 
souffrant de divers maux, et qui souhaitent les présenter au Seigneur pour lui demander la guérison. 
Elle est avant tout une manière d’affirmer notre foi en la résurrection : la guérison des corps ici et 
maintenant est un signe et même une anticipation de ce que nous espérons : la résurrection de la 
chair. Arrêtons-nous d’abord sur la tradition d’attention de l’Eglise aux malades et sur la quête de santé 
très présente dans la société contemporaine, à laquelle la prière chrétienne pour les malades répond 
de manière spécifique. 
 

a. Insertion dans une tradition ecclésiale d’accompagnement des malades 
 
La prière pour les malades s’enracine dans une longue tradition biblique et ecclésiale, qui puise ses 
sources dans le cœur de la Révélation.  
La guérison fait partie intégrante du ministère de Jésus, Dieu fait homme, qui a choisi le chemin de 
l’incarnation pour s’approcher des hommes et les sauver. Les guérisons qu’il opère sont le signe de sa 
messianité, de sa puissance et de sa compassion pour l’humanité souffrante. Elles sont signes d’un 
salut plus grand, une anticipation de la plénitude de son œuvre de salut comme la guérison du 
paralytique de Bethzatha (cf. Jn 5,2-9.19-21) et de l'aveugle-né (cf. Jn 9), un signe extérieur de la 
restauration intérieure qui a lieu avec le pardon des péchés (cf. Mc 2,1-12). Les guérisons ne sont pas 
séparées de la proclamation de la Parole, les deux constituant à la fois la mission de Jésus, de ses 
disciples et de l’Eglise apostolique. Par ailleurs, dans le Nouveau Testament, la dimension de guérison 
est articulée avec une théologie de la souffrance qui présente les épreuves comme participation au 
mystère pascal (cf. Ph 3, 10 ; 1 P 4,13), comme un chemin possible de sanctification personnelle (Rm 
5,3 ; 2 Co 4,17) et une source mystérieuse de grâce pour le prochain (2 Co 1,6 et 4,10-12). 
Dans toute son histoire depuis les temps apostoliques, l’Église a toujours accueilli les malades pour 
leur prodiguer des soins matériels, mais aussi pour les soutenir spirituellement dans l’épreuve. Dans 
ce cadre, le désir de guérir est une chose profondément humaine que l’Église accueille, tout 
particulièrement dans le sacrement des malades (cf. Jc 5,14-16). Parallèlement, dans l’Église, des 
guérisons ont toujours été rapportées dans des lieux de pèlerinage, près de reliques de saints, ou par 
la prière de saints thaumaturges. La longue démarche de reconnaissance du caractère miraculeux de 
ces guérisons par l’Église met cependant en évidence la précaution nécessaire pour affirmer la 
guérison et sa cause surnaturelle.  
 
 

 
9 Cf. COMMISSION DOCTRINALE DE L’ICCRS, Prier pour obtenir la guérison. Réflexions doctrinales et indications 
pratiques, Editions des Béatitudes, 2008.  



8 / 14 
 

b. Une société en grande demande de soin 
 
La pratique de la prière des frères et de la prière de guérison doit être envisagée dans le contexte 
actuel. Les besoins de santé sont à la fois très importants et très ambigus aujourd’hui : la santé est 
perçue en règle générale comme l’absence de symptômes et de souffrance aussi bien physique que 
psychique, sociale que spirituelle. La médecine est de plus en plus perçue comme technicienne, et, si 
elle permet d’incroyables prouesses techniques, elle est aussi vécue comme répondant 
insuffisamment aux besoins psycho-socio-spirituels des malades. C’est ce que démontrent les débats 
sociétaux sur la fin de vie. 
En parallèle de la médecine conventionnelle, on voit fleurir de multiples propositions de santé, de la 
nutrition à l’hypnose, en passant par les médecines traditionnelles et bio-énergétiques. La plupart de 
ces propositions comportent une facette spirituelle qui attire un public en quête de sens et de prise 
en charge holistique de ses maux.  
Enfin, le pluralisme de nos sociétés nous ouvre à l’extraordinaire diversité des modèles de santé et de 
maladie qui existent dans le monde. Avec les migrations apparaissent de nouveaux maux, en lien avec 
des pratiques de sorcellerie, de sorts, de malédictions..., qui déplacent la demande de prise en charge 
du monde de la santé vers l’Église et vers les différents types de propositions spirituelles qui existent.  
Parallèlement à ce changement dans la demande, soulignons que le terme « guérison » est aujourd'hui 
ambigu, y compris dans le monde du soin. Il ne signifie pas forcément la disparition des signes ou un 
retour à la normale, mais aussi le retour à un nouvel équilibre après une crise (ce qui correspond à la 
définition de la guérison proposée par Georges Canguilhem). 
 

c. Spécificité de la prière au nom du Christ 
 
Il apparait donc nécessaire de préciser ce que les prières pour obtenir de Dieu la guérison ont de 
spécifique lorsqu’elles sont réalisées dans un cadre ecclésial, au nom de Jésus.  
Comme le rappel des sources scripturaires et historiques des prières pour les malades l’a montré, la 
première spécificité de ces pratiques est de viser la croissance de la relation au Dieu Trinité, et 
ultimement l’accomplissement de l’homme en Dieu. Les prières faites au nom du Christ entendent 
ainsi témoigner de l’amour miséricordieux du Père et de son dessein de sanctification pour chacune 
de ses créatures. En ce sens, les prières faites au nom du Christ, si elles peuvent avoir un bénéfice 
physique ou psychique en termes de santé, visent aussi la dimension spirituelle du salut. En 
conséquence, elles doivent clairement être pratiquées avec cette finalité spirituelle, participer d’une 
œuvre d’évangélisation, et encourager à un chemin de conversion personnelle. C’est un point 
important à noter : il y a un enjeu de purification des motivations des démarches de prière, tant du 
côté des personnes malades que du côté des priants, car la tentation de la recherche du sensationnel 
est grande. 
La deuxième spécificité de ces pratiques de prière est de faire apparaître l’œuvre de l’Esprit-Saint dans 
le monde. C’est pour cette raison qu’elles prennent des formes et des appellations diverses (prière de 
compassion, de consolation …), afin de s’adapter aux réalités des situations rencontrées sur le terrain 
pastoral, tout en gardant un même esprit de compassion et de foi en l’œuvre de guérison du Christ 
dans son Église. 
Enfin, la dernière spécificité de ces prières réalisées au nom du Christ est de ne pas reposer avant tout 
sur la compétence ou le charisme de ceux qui prient, mais sur leur foi, ainsi que sur la foi de la personne 
qui demande la prière (cf. PDG, p. 62). Celle-ci n’est pas laissée dans une position passive, en attente 
d’une action miraculeuse ou magique, mais invitée à s’engager personnellement dans la demande, 
appuyée sur la foi et la compassion de ceux qui prient avec elle (cf. PDG, p. 63). 
 

d. La prière pour les malades en pratique 
 
Cette prière peut avoir lieu dans plusieurs contextes : dans une assemblée avec des propositions de 
prières particulières, ou dans le cadre d’un accueil spécifique individuel, dans les paroisses, les groupes 
de prière ou d’autres lieux d’Église. Dans tous les cas, la prière sera précédée d’un temps de louange, 
d’enseignement ou de commentaire de la Parole.  



9 / 14 
 

La prière pour obtenir de Dieu la guérison ne doit pas être confondue avec le sacrement des malades, 
qui suppose un discernement et une préparation particulière. La prière pour les malades est adaptée, 
par exemple, pour des maux qui ne justifient pas le recours au sacrement. Elle doit encourager les 
communautés à s’engager plus largement dans les œuvres de miséricorde habituelles envers les 
malades : visite, communion des malades en particulier (cf. notes n°57 à 64 du Rituel pour le sacrement 
des malades). 
Dans tous les cas, elle implique un court temps d’entretien, durant lequel la personne pourra exprimer 
ce qu’elle veut demander au Seigneur. Après un temps de mise en présence de Dieu, elle pourra être 
invitée à s’adresser directement à lui, puis les priants prieront pour elle. 
Voici quelques points d’attention spécifiques aux prières de guérison, et qui s’ajoutent aux points 
communs à toutes les prières (cf. ci-dessus, I.c.) :  
 

− Au plan théorique :  
 

o La prière pour obtenir de Dieu la guérison ne consiste pas à chercher les causes des 
maladies ou des autres problèmes physiques ou spirituels. De même que le Christ n’a 
pas voulu répondre à la question de ses disciples sur la cause de la cécité de l’aveugle-
né (cf. Jn 9)10, les personnes qui prient ne devraient pas attribuer une cause spirituelle 
aux maladies, mais plutôt accueillir la situation telle qu'elle est présentée par celui qui 
demande la prière et prier avec lui. La prière devrait manifester que la vie spirituelle 
ne se résume pas au bien-être physique, et que la sainteté ne se limite pas à être en 
bonne santé. La grâce divine ne doit pas être utilisée comme un outil pour le 
développement personnel. 
 

o De qui vient la guérison ? St Paul indique en 1 Co 12,28 que Dieu a donné à l’Église 
des dons (charismata) particuliers, dont le don de guérison (charismata iamatôn). Il y 
a donc des guérisons dans l’Église, mais c'est Dieu qui les opère. Il est donc légitime 
d’intercéder pour la guérison de quelqu'un, à condition, pour les priants, de ne pas 
s’en attribuer l’origine. Par ailleurs certaines personnes ont reçu un charisme de 
guérison, mais ce charisme doit être considéré comme un charisme d'intercession 
pour obtenir la guérison plutôt que comme un pouvoir de guérir donné par Dieu. De 
plus, pour être authentique, il doit être discerné et reconnu par une autorité 
ecclésiale. Les groupes doivent veiller à accompagner les personnes priant 
régulièrement pour les malades et les préserver de tout orgueil. 
 

o Quand la guérison ne vient pas : les démarches de prière pour les malades doivent 
tenir une ligne de crête entre une véritable foi en la puissance de guérison du Seigneur 
d’un côté, et un discours ajusté dans les cas où la guérison ne vient pas. Une démarche 
de prière qui n’aboutirait pas ne peut pas être imputée au manque de foi ou à un 
quelconque manquement de la part de celui qui demande la prière, au risque d’induire 
une forme de culpabilité de sa part. Les priants devront également être attentifs à 
n’exercer aucune forme de pression sur celui qui demande la prière, en particulier en 
évoquant la volonté de Dieu : on ne dira pas, par exemple, à celui pour qui on prie : 
« Dieu veut que tu sois guéri ! » ou toute autre formule équivalente. La personne 
pourra également avoir besoin d’être aidée à résister à la tentation d’aller chercher 
une intervention d’ordre magique auprès d’un groupe ou d’une personne réputés 
comme plus puissants et dont l’action serait supposée plus efficace. 
 

 
10 Jn 9,2-3 : « Rabbi, qui a péché pour qu'il soit né aveugle, lui ou ses parents ? » Jésus répondit : « Ni lui, ni ses 
parents. Mais c'est pour que les œuvres de Dieu se manifestent en lui ! ».  



10 / 14 
 

o Une grande vigilance doit être exercée pour éviter des discours se rapprochant d’une 
« théologie de la prospérité », parfois présente dans les milieux évangéliques, en 
particulier en Afrique, et qui confond la bénédiction matérielle et spirituelle11. Dans ce 
cadre, la maladie peut être trop facilement assimilée à la malédiction. Aussi, même en 
l’absence de guérison, l’attitude et les paroles des priants doivent aider les personnes 
à découvrir qu’elles sont aimées de Dieu et que leur vie a un sens. Elles ont même un 
rôle ecclésial central, dans le témoignage de foi qu’elles portent au cœur même de 
leur situation souffrante. 

 
 

− Au plan pratique : 
 

o L’exercice du service de prière pour les malades sera vécu dans un cadre ecclésial, avec un 
mandat explicite d’une autorité ecclésiale reconnue : le curé de la paroisse, l’évêque ou 
son représentant, le supérieur pour les religieux, le modérateur laïc ou clerc d’une 
association de fidèles. Celui qui envoie s’assurera que les priants ont une bonne formation 
à la foi chrétienne, à la conduite de la prière de guérison et qu’ils ont un lieu de relecture 
de leur mission. 
 

o La prière pour les malades s’inscrit dans un cheminement de foi en Église (cf PDG, p. 62), 
qui possède une dimension de catéchèse. Elle doit aussi articuler de manière juste prières, 
bénédictions (sacramentaux) et sacrements (eucharistie, réconciliation, onction des 
malades).  
 
La prière pour les malades sera présentée de manière ajustée pour ne pas rechercher le 
sensationnel ni créer de fausses attentes de la part des fidèles. Comme le précise le Rituel 
pour le sacrement des malades (1977, p. 13) : « Il est […] de la responsabilité des ministres 
et des chrétiens d’aider les malades dans leur démarche de foi : par exemple, ils inviteront 
les croyants à faire appel à leur foi chrétienne, ou ils sauront éveiller les autres à la foi en 
fonction de leur situation concrète ». 
 
Les priants useront des signes avec discernement : on évitera les onctions d’huile, par 
exemple, qui pourraient entrainer une confusion avec un soin médical ou bien avec le 
sacrement des malades. Ce sacrement peut d’ailleurs être proposé à ceux qui demandent 
une prière, tout comme le sacrement de réconciliation. Les priants veilleront à ne pas 
instrumentaliser le Saint Sacrement pour la guérison et à respecter les recommandations 
des rituels (cf. PDG, p. 61 et 64). 
 

o La prière pour les malades ne doit pas dispenser la personne qui la demande de recourir 
aux professionnels de santé. Les priants ne devront jamais inciter à arrêter des 
médicaments sans avis médical par exemple. 
 

o Une formation de qualité, relative à la prière pour obtenir de Dieu la guérison, devrait être 
largement développée. Il semble en effet important de présenter le service de prière pour 
les malades à tous les acteurs de l’Église (séminaristes, prêtres, diacres, laïcs), de sorte 
que, ayant acquis de bonnes bases théologiques et anthropologiques, ils soient en mesure 
de discerner le rôle de Dieu, des mauvais esprits, et des causes naturelles dans les 
souffrances présentées par les personnes demandant cette prière. 

 

 
11 Cf. Lys MOKOKO, Guérison et délivrance aujourd’hui. Quelques repères de vigilance pour nos groupes de prière 
en Afrique, éd. Mediaspaul, 2021. 



11 / 14 
 

3. La prière de délivrance12 

Avant d’évoquer la prière de délivrance, il est nécessaire de rappeler que le combat spirituel fait partie 
de la vie chrétienne normale. Nous récitons bien chaque jour la prière que Jésus nous a enseigné, en 
demandant au Père de nous délivrer du mal. Le Pape François le rappelle aussi dans le chapitre V de 
son exhortation apostolique sur l’appel à la sainteté dans le monde actuel, Gaudete et Exsultate. En 
effet, aucun chrétien n’est épargné par la lutte contre le mal, les épreuves et la tentation. Le baptême 
ne préserve pas de la tentation et du péché. L’Église est ainsi chargée d’aider les croyants à s’engager 
dans le combat ordinaire, à rester vigilants (cf. Éphésiens 6) et à apprendre à discerner le bien du mal.  
Les croyants disposent ainsi des moyens ordinaires du combat que sont la prière, la lecture de la Parole 
de Dieu, les sacrements (en particulier l’eucharistie et la réconciliation), mais aussi l’humilité, 
l’engagement missionnaire, les œuvres de charité et la vie communautaire. Tous ces moyens sont là 
pour responsabiliser les croyants dans leur lutte contre le mal et contre les logiques de mort, de haine, 
de mensonge qui peuvent les assaillir.  
Beaucoup de personnes peuvent exprimer spontanément vouloir être libérés de telle ou telle chose : 
une peur, une pensée qui les trouble, une difficulté … Elles peuvent le faire dans le cadre d’une prière 
des frères ou d’une prière de guérison par exemple. Mais dans certains cas à discerner précisément, 
une démarche de prière spécifique doit être proposée, dans un cadre qui suppose une préparation et 
un minimum d’accompagnement, c’est ce que nous appelons ici une prière de délivrance. 
 

a. De quoi parle-t-on ? 
 
Tout comme la guérison et le soin des malades, la question de la délivrance est ancrée dans une longue 
tradition biblique et ecclésiale. Dans le Nouveau Testament, la guérison est étroitement liée à la 
délivrance de l’influence d’esprits mauvais, comme le révèle le ministère de Jésus et de ses disciples : 
Jésus pratique à plusieurs reprises des exorcismes, et il envoie ses disciples chasser les esprits mauvais 
(Mc 6,7 ; Lc 9,1). La grande tradition du combat spirituel, manifesté déjà dans la vie du Christ dès le 
début de sa vie publique lors des quarante jours au désert (Mt 4,1-11), est également bien explicitée 
par Paul et les autres écrivains sacrés (2 Co 10,3-4 ; Ep 6 ; 1 P 5,8).  
A partir de cette source scripturaire, la théologie catholique a développé une doctrine de l’action de 
Satan dans le monde et l’Église a progressivement régulé la pratique de l’exorcisme. Elle en a fait un 
ministère réservé aux prêtres et soumis à l’obtention d’une permission particulière de l’Ordinaire 
(code de 1983, c. 1172). En parallèle, au XVIIème siècle, la distinction entre exorcisme public (ou grand 
exorcisme) et exorcisme privé a permis de doter les confesseurs et les fidèles d’outils de lutte dans le 
combat spirituel plus ordinaire. Dans le contexte plus récent du Renouveau Charismatique, les 
croyants ayant fait l’expérience de l’effusion de l’Esprit font aussi l’expérience d’une sensibilité plus 
grande au combat spirituel (cf. Ap 12,12) et prennent conscience du besoin de prière et de délivrance 
afin d’aider ceux qui sont atteints de diverses formes d’oppression spirituelle.  
Dans le contexte de sécularisation, de matérialisation voire de paganisation de la société actuelle, 
l’urgence de la conversion est manifeste. En effet, le péché détourne l’homme de Dieu et la répétition 
des péchés, même véniels, engendre les vices. C’est-à-dire qu’« il en résulte des inclinations perverses 
qui obscurcissent la conscience et corrompent l’appréciation concrète du bien et du mal »13. En résistant 
à l’action salvatrice de l’Esprit Saint, l’homme entretient alors une disposition à développer des 
attachements malsains. Il peut ainsi ouvrir la porte à des liens spirituels, sous l’influence des esprits 
mauvais. Cela fait aussi partie du combat spirituel inhérent à la vie chrétienne (cf. 2 Co 10,3-4 ; Ep 6 ; 
1 P 5,8). 
Cependant, l’Église, dans sa sagesse, a toujours incité à ne pas faire de publicité à l’adversaire et à ne 
pas donner aux esprits mauvais une responsabilité disproportionnée qui pourrait servir de prétexte 

 
12 Cf. COMMISSION DOCTRINALE DE L’ICCRS, Le ministère de délivrance, Ed. Béatitudes, 2017. Nous choisissons 
d’utiliser dans ce document le terme « service » et non celui de « ministère » qui est utilisé dans les documents 
de l’ICCRS pour traduire le terme « ministry » en anglais. En effet, le terme « ministère » prête à confusion dans 
ce contexte, renvoyant de manière indue à une réalité ecclésiale précise. 
13 Catéchisme de l’Eglise Catholique, n° 1865. 



12 / 14 
 

pour éviter le chemin de la conversion. De manière générale, les démons ne peuvent que tenter, inciter 
au péché, et toute démarche de délivrance ne relève pas de l’extraordinaire, mais doit être replacée 
dans le contexte d’une vie avec le Christ et d’une conversion permanente. Elle doit être articulée avec 
la vie sacramentelle, en particulier le sacrement de réconciliation, et la vie de prière. 
La prière de délivrance doit être distinguée du ministère d’exorcisme, réservé à l’évêque et aux prêtres 
qu’il mandate pour ce service, en leur donnant l’autorité ecclésiale pour l’assurer. Celui-ci est indiqué 
en particulier pour les cas de possession, et suit un rituel particulier. La prière de délivrance, quant à 
elle, se rapproche des prières de renonciation à Satan et à ses œuvres, qui font partie de la liturgie du 
baptême et de la confirmation, et sont réitérées chaque année par les croyants lors de la Vigile pascale. 
La prière de délivrance est indiquée pour les cas d’oppression ou de liens spirituels. Elle n’est ni un 
sacrement ni un sacramental (comme l’exorcisme), mais, comme eux, elle puise sa source dans la 
puissance de salut et dans la grâce débordante du Christ pour les hommes et pour son Église.  
Quelques définitions plus précises :  
− Un lien spirituel désigne une situation dans laquelle la volonté est à quelque degré liée ou 

contrainte, sans être complètement anéantie. Contrairement au cas du péché, la volonté n’est pas 
divisée, mais contrainte en certaines circonstances. Contrairement à la possession, le lien ne 
signifie pas un contrôle de la personne. Concrètement, le lien spirituel peut être de l’ordre de 
l’émotion, du schéma de pensée, du comportement, de la relation à une personne ou à un objet. 
Il s’origine dans une blessure de l’histoire, un péché personnel ou structurel (collectif), une 
pratique occulte active, et suppose un consentement de la part de la personne14.  

 
− L’oppression ne requiert pas forcément de consentement, contrairement au lien. Elle est la 

conséquence d’une action de l’adversaire sur l’imagination, les émotions d’une personne, en 
raison de son chemin de foi ou de fragilités psychologiques. L’oppression spirituelle peut être 
causée par des sorts proférés par des tiers. Ces paroles de malédiction jouent également sur la 
peur et la crédulité de ceux qui les entendent. 

 
b. La prière de délivrance en pratique 

 
En pratique, la prière de délivrance se déroule sur un temps long, avec une écoute spécifique, par deux 
priants formés à cette pratique, dans le cadre du service d’exorcisme d’un diocèse, un cadre paroissial 
ou un autre lieu d’Église, comme par exemple un accompagnement spirituel ou une retraite. Ce temps 
long favorise la sortie de la seule émotion, par une forme de rationalisation, et l’inscription de la 
démarche dans la vie spirituelle. Une prière de délivrance ne peut être improvisée. Il n’y a jamais une 
urgence telle qu’on la pratique de façon inopinée, sans l’avoir préparée ou sous le coup de l’émotion. 
Une prière de délivrance sera d’autant plus féconde que la personne engagera sa responsabilité 
personnelle dans la démarche.  
Elle se déroule en plusieurs étapes :  
− Un temps d’accueil et d’entretien pour cerner la demande de la personne et orienter la prière.  
− Un temps de rencontre avec Jésus, par la prière, la lecture de la Parole de Dieu et son 

commentaire. 
− Un temps d’intercession avec tous les saints et la Vierge Marie, signifiant la communion avec le 

corps entier du Christ. 
− Un temps de prière où la personne prend une part active à la démarche en exprimant sa confiance 

et son désir de vie avec le Seigneur, puis sa renonciation aux liens spirituels identifiés. Une 
démarche de pénitence ou de pardon peut compléter cette étape. 

 
14 Pour une exposition plus complète de la définition du lien spirituel, et en particulier celle de cas particuliers 
plus complexes, cf. Etienne VETÖ, « La signification théologique des liens spirituels et de la délivrance, in TULASNE 
Pierre-Louis et al., Tu as rompu mes liens, Comment et pourquoi prier pour la délivrance ?, Cerf, Paris, 2019, 
p. 113-134. 



13 / 14 
 

− Une prière de délivrance à proprement parler15, qui peut s’inspirer des prières pour les 
catéchumènes par exemple (cf. PDG, p. 46-56). Cette prière est une parole déprécative16, qui 
demande à Dieu de délivrer du mensonge, des esprits mauvais, et du mal. Elle ne s’adresse pas 
aux démons et ne cherche pas de contact avec eux, mais invoque la Sainte Trinité, le nom de Jésus 
et l’Esprit-Saint (cf. PDG, p. 36). Seul l’exorciste peut prononcer des paroles impératives, et il ne le 
fera que dans les rares cas où cela est nécessaire (cf. Rituel de l’exorcisme, n°60). 

− Un temps de bénédiction ou de demande d’effusion de l’Esprit-Saint pour que les lieux libérés 
soient remplis à nouveau de la grâce de Dieu. 

− Un temps d’envoi, comprenant des conseils spirituels pour la suite du chemin, en particulier un 
renvoi vers une communauté ecclésiale pour avoir une vie sacramentelle, une vie de prière et une 
vie de service d’autrui régulières. Il importe en effet d’assurer un suivi de la personne dans la 
durée. Il est parfois nécessaire de réitérer la prière afin de soutenir la personne sur son chemin de 
conversion. 

A noter : dans le cas où la prière de délivrance porte sur une situation traumatique de l’histoire, ou 
toute situation qui place la personne dans une situation de détresse ou de souffrance, la prière pourra 
être précédée par une prière de consolation ou de guérison intérieure. 
 

c. Des questions soulevées par cette pratique de la délivrance  
 

- L’opportunité d’une prière : comment discerner la nécessité d’une prière de délivrance ? 
Comment voir si la liberté est atteinte ?  

La personne peut spontanément révéler des signes, en particulier d’atteinte aux vertus théologales 
(foi, espérance, charité), ou bien des manifestations susceptibles de relever d’une influence 
démoniaque comme des blasphèmes ou cauchemars, ou bien des péchés répétitifs, une oppression 
intérieure (émotions négatives intenses, schémas de pensée comme sentiment d’abandon, d’indignité 
etc.). Dans tous les cas, ces signes semblent s’imposer à la personne sans qu’elle puisse faire 
autrement.  
Il est à noter que la prière de délivrance n’est pas toujours nécessaire, car les sacrements, en particulier 
la réconciliation et l’eucharistie, sont en eux-mêmes sacrements de guérison et de libération. De la 
même façon, une vie de prière régulière et un chemin de conversion peuvent suffire à faire disparaitre 
ces signes. La prière de délivrance devra donc être proposée lorsque ces pratiques habituelles 
semblent ne pas suffire.  
Par ailleurs, il n’est pas opportun de prier pour la délivrance de quelqu'un chez qui on suspecte une 
possession démoniaque, et qui doit être alors adressée à l’exorciste du diocèse.  
Le cas des désordres mentaux est plus délicat : s’il est évident qu’il ne faut pas prier pour quelqu'un 
qui ne serait pas en capacité de vivre une démarche libre, volontaire et rationnelle, il peut être plus 
difficile de discerner entre les manifestations d’un trouble psychique et d’un lien spirituel, les deux 
pouvant s’exprimer de la même manière. La relecture des conséquences des troubles sur le chemin 
spirituel sur un temps long peut aider : si les troubles détournent de Dieu, cela peut indiquer qu’il s’agit 
d’un lien spirituel. Si les troubles amènent à une plus grande union à Dieu, il ne s’agit 
vraisemblablement pas d’un lien spirituel. Mais l’Eglise a toujours bien distingué entre esprits mauvais 
et maladie mentale. C’est d’ailleurs l’objet du discernement avant le rite de l’exorcisme ou de la prière 
de délivrance : on cherche à comprendre l’origine des maux décrits par la personne.  
 

 
15 Nous choisissons ici de ne pas parler de « parole d’autorité » car le mot « autorité » peut être mal interprété 
au sens de « pouvoir » et prêter aux priants une influence qu’ils ne doivent pas avoir. Si autorité il y a, elle est à 
comprendre comme « autorisation », comme ce qui permet à celui qui demande la prière de vivre sa vie de 
disciple librement, par la grâce de Dieu. 
16 Une prière « déprécative » est une supplication adressée à Dieu pour qu’il chasse les esprits, alors qu’une 
prière « impérative » est un ordre directement adressé aux esprits pour qu’ils partent. 



14 / 14 
 

- Qui peut prier pour la délivrance ?  

La prière de délivrance n’est pas institutionnalisée ni ritualisée dans l’Église catholique. Aussi celui qui 
prie doit le faire sous une autorité ecclésiale claire (évêque ou son représentant, supérieur religieux, 
modérateur d’une association de fidèles le cas échéant), avec un mandat explicite. L’autorité ecclésiale 
doit être vigilante au discernement des personnes idoines pour ce service. Quelques critères peuvent 
aider au discernement des personnes à former pour ce service d’Église : vie de prière et sacramentelle 
régulière, maturité chrétienne sûre, santé psychologique, sainteté de vie, humilité et docilité à 
l’autorité ecclésiale, amour des pauvres et discrétion, ainsi que l’absence de motif caché derrière la 
pratique de ce service (orgueil ou désir d’attirer l’attention). Cette autorité ecclésiale doit s’assurer 
que les personnes qui font des prières de délivrance ont reçu une formation initiale et continue, et 
qu’elles bénéficient d’une supervision adéquate, éventuellement par l’exorciste du diocèse. Par 
ailleurs, ceux et celles qui reçoivent cette mission doivent également en rendre compte régulièrement 
à l’autorité qui les a envoyés. 
 

d. Quelques points d’attention supplémentaires pour la prière de délivrance 
 
Les priants sont tenus au respect de la personne pour qui ils prient ainsi qu’à la confidentialité. Dans 
le temps de l’entretien en particulier, les priants doivent veiller à ne pas induire des interprétations ou 
à pousser la personne dans telle ou telle direction. La personne qui demande la prière doit se sentir 
responsable du chemin qu’elle fait, libre et respectée dans son cheminement, dans son rythme. Dans 
ce sens, il est évident qu’il faut éviter les questions déplacées, les interrogatoires systématiques, les 
contacts physiques sans l’accord explicite de la personne et les pratiques dégradantes ou humiliantes. 
Celui qui conduit la prière doit veiller à ne pas mettre en valeur les démons, ne pas leur donner plus 
d’importance que nécessaire ; il doit être attentif à ne pas induire la peur par son discours ou par ses 
gestes. La prière de délivrance est avant tout une opportunité d’évangélisation par l’annonce de la 
victoire du Christ sur le mal. De plus, celui qui conduit la prière doit veiller à ne pas glisser dans le 
registre purement psychologique, s’éloignant de la finalité spirituelle de la prière. 
 

Conclusion 

Les différentes prières évoquées dans cette note occupent aujourd'hui une place importante dans la 
pastorale de l’Église catholique en France, bien au-delà des cercles du Renouveau Charismatique. Elles 
incarnent non seulement une démarche personnelle de foi pour ceux qui prient ou pour ceux qui 
demandent la prière, mais également une expression profonde de fraternité ecclésiale. La lettre de 
Jacques proposait déjà, dès les premiers temps de l’Église : « Confessez donc vos péchés les uns aux 
autres, et priez les uns pour les autres, afin que vous soyez guéris. La prière fervente du juste a une 
grande efficacité » (Jc 5,16). Deux mille ans plus tard, dans le contexte qui est le nôtre, nous sommes 
invités à entendre cette demande et à la mettre en pratique dans nos communautés. 
Dans la dynamique des groupes de travail qui ont suivi le rapport de la CIASE, cette note a précisé un 
certain nombre de points d’attention qui peuvent servir de base pour une relecture des pratiques, afin 
que ces prières soient exercées avec discernement. L’enjeu est de les vivre dans la communion avec 
toute l’Église et en accord avec son enseignement. Ces prières doivent également être proposées dans 
une juste articulation aux sacrements, et en toute sécurité pour ceux qui les demandent. Le défi 
pastoral actuel réside dans notre capacité à maintenir et à approfondir cette communion fraternelle 
et ecclésiale, en s’assurant que chaque prière soit une manifestation tangible de l'amour du Christ au 
sein de nos communautés.  
 

Cardinal François Bustillo, Mgr Nicolas Brouwet,  
Magali Raoul (Chemin Neuf), Pierre-Yves Denis (Chemin Neuf), Emmanuel Odin (Emmanuel),  

Père Jean-Christophe Meyer (secrétaire général adjoint de la CEF), Xavier Jahan, sj, Pierre Chieux, 
Père Patrick Sempère (Diocèse de Paris), Catherine Fricoteaux (Fraternité Pentecôte).  

 
 


